



آثار الشّيخ العلّامة

عبد الرحمن بن يحيى المعلم

(7)

مطبوعات المجمع

# جَمِيعُ سَائِلِ الْعَقِيْدَةِ

تألیف

## الشیخ العلّامة عبد الرحمن بن يحيى المعلمي اليماني

۱۳۸۶ - ۱۳۱۲

تحقیق

## عَدْنَانْ بْنُ صَفَّا خَانُ الْبُخَارِي

وَفِقْهَ الْمَنْهَاجِ الْمُعْتَدَلِ مِنَ الشَّيْخِ الْعَالَمَةِ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

(رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى)

شہویں

مُؤسَّسة سُلَيْمان بْن عَبْدِ الرَّحْمَنِ الْجَعْلَانِيَّةُ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

النشر والتوزيع

لَهُمْ لِي

رَاجِعَ هَذَا الْجُنُوبُ

مُحَمَّد أَجْمَلُ الْإِضْلَاحِي

سُعْودُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الْعَرَيفِي



مؤسسة سليمان بن عبدالعزيز الراجحي الخيرية

SULAIMAN BIN ABDUL AZIZ AL RAJHI CHARITABLE FOUNDATION

حقوق الطبع والنشر محفوظة  
لمؤسسة سليمان بن عبد العزيز الراجحي الخيرية

الطبعة الأولى - ١٤٣٤ هـ

دار عالم الفوائد للنشر والتوزيع

مكة المكرمة - هاتف ٥٤٧٣١٦٦ - ٥٣٥٣٥٩٠ فاكس



الصف والابناء دار عالم الفوائد للنشر والتوزيع

## مقدمة التَّحْقِيق

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ، نَحْمَدُهُ، وَنَسْتَعِينُهُ، وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّ رُورِ  
أَنفُسِنَا، وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مِنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلٌّ لَّهُ، وَمِنْ يُضْلِلُ فَلَا هَادِي  
لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ  
وَرَسُولُهُ.

﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقُولُوا أَنَّهُ حَقٌّ تُقَاتِلُونَ، وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ﴾ [آل

عمران: ١٠٢].

﴿يَأَيُّهَا النَّاسُ أَتَقُولُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَحْدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا  
رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَأَنْقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ، وَالْأَرْحَامُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا﴾ [النساء:  
١].

﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقُولُوا أَنَّهُ وَقُولُوا فَوْلًا سَدِيدًا ﴿٧٠﴾ يُصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ  
لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا﴾ [الأحزاب: ٧١-٧٠].

أمّا بعد، فهذا مجموع يشتمل على عشر رسائل في العقيدة، للشيخ  
العلامة عبد الرحمن بن يحيى المعلمي رحمه الله تعالى، وأسماؤها حسب  
ترتيبها في هذا المجموع:

- ١ - حقيقة التَّأْوِيلِ.
- ٢ - حقيقة الِبِدْعَةِ.
- ٣ - صَدْعُ الدُّجْنَةِ فِي فَضْلِ الِبِدْعَةِ عَنِ السُّنَّةِ.

- ٤- الحنيفية والعَرَب.
  - ٥- عقيدة العَرَب في وثنيتهم.
  - ٦- الرد على حسن الصالعي.
  - ٧- ما وَقَع لبعض المسلمين من الرِّياضة الصُّوفية والْغُلوُّ فيها.
  - ٨- رسالة في الشفاعة.
  - ٩- التفضيل بين الخلفاء الأربع رضي الله عنهم.
  - ١٠- تعلق العقائد بالزمان والمكان.
- وسائلِي الضوء في هذا التمهيد على ما يعرّف بكل رسالة على حدة إن شاء الله تعالى.

### ١- الرسالة الأولى: «حقيقة التأویل»:

\* اسم الرسالة: قال المؤلف رحمه الله في أول هذه الرسالة: «فهذه رسالة في حقيقة التأویل». وقد استفدت من هذه الجملة اسم هذه الرسالة.

\* التعريف بالرسالة: تكلّم المؤلف رحمه الله في هذه الرسالة عن مسألة التأویل الباطل عند المتأخرین، وهي مسألة كبيرة، لها تعلقًّ بفهم نصوص الشرع الحكيم، وكان الانحراف في فهمها سبباً للانحراف في كثير من المسائل العقدية والعملية، ونشوء كثير من الفرق المخالفة للكتاب والسنة.

فذكر في الباب الأول التعريف اللغوي للتأویل، واشتراق المعنى

الاصطلاحِيّ منه، ثم استطرد بالشرح والتمثيل في إطلاقات التأويل على الرؤيا والفعل واللُّفظ.

ثم عقد باباً ثانِيًا جعله مقدمة في الصدق والكذب. ثم أتبعه بفصلٍ في تشديد الشارع في الكذب، وساق النصوص الدالة على ذلك، وأتبعه بفصل آخر في الترخيص في بعض ما يسمى كذبًا وساق فيه النصوص الدالة على ذلك وكذلك وكلام أهل العلم عليها، مع استطرادٍ في تعداد مفاسد الكذب.

واستطرد أيضًا في الكلام عن أنواع التورية التي يجوز استعمالها عند الحاجة.

ثم ختم الباب بالتأكيد على حرمة الكذب وقبحه وذمّه لغير ضرورة.

ثم عقد باباً ثالثاً في حكم التأويل، وذكر في مطلعه أنَّ اللُّفظ المراد تأويله لا يخرج عن نصوص العقيدة أو الأخبار أو الأحكام.

ثم عقد فصلًا في ضروب النصوص الواردة في العقيدة والتي قد يقع فيها التأويل، وبين بالشرح أنها على ضربين:

١ - الضرب الأول: نصوصٌ وَرَدَتْ فيما كُلُّفَ الناس باعتقاده من أصول الإيمان وأركانه العظام، من الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، والبعث بعد الموت، والقدر. وأنَّ عامتها مما يُدرَكُ بالعقل، وأنَّ ثُمَّ تفاصيل ترجع إلى ما ذُكر، وأنَّ هذه الأمور الضروريَّة في الإيمان مما عُلِّمَ من الدين بالضرورة، ومحاولة تأويلها لا نزاع في كفره.

ثم عقد فصلًا بين فيه أنَّ صحة الإيمان لا تتوقف على العلم بما وَرَدَ في النصوص من تفصيات ما تقدَّمَ من الأصول الأنف ذكرها.

٢- الضرب الثاني: نصوص وَرَدَتْ فيما لم يُكُلَّفَ الناس باعتقاده، ولا يتوقف الإيمان على العلم به.

وَأَنَّ رَحْيَ التَّأْوِيلَ تَدُورُ حَوْلَ هَذِينَ الْفَرْبَيْنِ.

ثم استطرد المؤلف رحمه الله تعالى فذكر خلاف الناس في آيات صفات الله تعالى، وذكر بعض حُجَّجِ المتأولين لها ودحضها.

ثم أسهب في الرد على من زعم أنَّ مقصود الشريعة إصلاح حال البشر، ليتمثلوا للأمر والنهي، وأنَّها ضمت إلى ذلك بعض العقائد التي يتوقف الامتثال عليها، وأنَّه يقع في بعضها إقرار ببعض الخطأ الشائع عند الناس في أمور العقيدة، ويلزم منه وقوع الكذب في كلام الله ورسوله ﷺ.

ثم ذكر أنَّ من أثبت لله تعالى الصفات الواردة في النصوص بما يليق به تعالى ثلاث فِرَقٍ:

١- الفرقة الأولى: من يسلِّم لظواهر معاني نصوص الصفات مع اعتقاده دلالتها على المحال والتشبيه! ويرى خطورة تأويلها وأنَّ السلامة في ترك ذلك.

٢- الفرقة الثانية: من يسلِّم لظواهر معاني نصوص الصفات مع اعتقاده دلالتها على المحال والتشبيه، ولكنه يرى عدم حرمة تأويلها!

٣- الفرقة الثالثة: من يرى إثبات ظواهر معاني نصوص الصفات دون اعتقاد دلالتها على المحال والتشبيه، وأنَّ قولهم ليس كقول الممثلة.

ثم أفاد المؤلف بالشرح والتمثيل في أنَّ إثبات معنى صفات الله تعالى على ظاهرها لا يلزم منه تشبيهها بكيفية صفات المخلوقين، وأنَّه ليس في

تلك النصوص كذبٌ ولا إضلالٌ ولا جهلٌ.

وبين أنَّ سبب ضلال هؤلاء المؤولين أمور:

١ - قِلة حظِّهم من معرفة الكتاب والسنَّة.

٢ - تقديسهم لفلاسفة فوق تقديس الأنبياء.

٣ - تحويل عقولهم ما لا تحتمل من دعوى إدراك كُنه كل الأشياء،  
وعدم وقوفهم عند الحد الذي يقدرون عليه من المعرفة والعلم.

ثم استطرد في بيان هذا الأمر الثالث، وذكر قصور العقول وخطاها في  
كثير من الأمور، واعتماد عقول أربابها على الاستقراء للمحسوسات، ونفيها  
لما لم تدركه، مع العلم أنَّ العقل الإنساني قاصر ومتفاوت بالإدراك،  
واختلاف أرباب مدعويه وتحطئة بعضهم بعضاً يدلُّ على ذلك.

ثمَّ بينَ أنَّ من صفات الله ما لا شبهة فيه لمنْ أنكره أصلًا، وأنَّ منها ما  
لم تكن فيه شبهةٌ إلَّا لمنْ اطَّلع على كلام الفلاسفة.

ولمَّا كان بحثُ المؤلِّف رحمه الله في مسألة التأویل استدعاي منه ذلك  
تفصيل القول في المتشابه والممحكم، وتحقيق الكلام في معنى قول الله تعالى:  
﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ مَا يَتَّسِعُ مُخْكِمَتُ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَآخَرُ مُتَشَبِّهُهُنَّ﴾ [آل  
عمران: ٧].

وتضمَّن ذلك كلامه رحمه الله على المتشابه وأنَّه لا يعلم معناه أحدٌ إلَّا  
الله تعالى، وبيان معنى الرسوخ في العلم، والعلماء التي يفرق بها بين  
الزائف والراسخ في العلم.

وتضمنَ كلامه أيضًا الإسهاب في بيان معنى المتشابه، ونقله ثم نقهـة لـكـلام الرـاغب الأصبهـاني عن أنـواع المـتشابـه وأنـه على ثـلـاثـة أنـواع:

١ - الأول: المـتشـابـه من جـهـة الـلـفـظـ، وـله خـمـسـة أـضـرـبـ، ذـكـرـهـاـ وـمـثـلـ لهاـ.

٢ - الثاني: المـتشـابـه من جـهـة الـلـفـظـ وـالـمـعـنـىـ، وـله خـمـسـة أـضـرـبـ، ذـكـرـهـاـ وـمـثـلـ لهاـ.

٣ - الثالث: المـتشـابـه من جـهـة الـمـعـنـىـ.

ثم عـقـدـ المؤـلـفـ رـحـمـهـ اللهـ فـصـلـاـ فيـ الـكـلامـ عـلـىـ تـأـوـيلـ الـأـخـبـارـ فيـ الـوـقـائـعـ الـوارـدـةـ فيـ نـصـوصـ الـشـرـعـ، وـأـنـهـ عـلـىـ ثـلـاثـةـ ضـرـوبـ:

١ - وـقـائـعـ مـتـعـلـقـةـ بـالـرـبـ، وـقدـ تـقـدـمـ الـكـلامـ عـلـيـهـاـ فيـ تـأـوـيلـ نـصـوصـ الـعـقـائـدـ.

٢ - وـقـائـعـ مـتـعـلـقـةـ بـمـاـ لـاـ نـجـسـ بـهـ وـلـاـ هـيـ مـنـ جـنـسـهـ، كـالـمـلـائـكـةـ وـالـجـنـ، فـحـكـمـهـاـ حـكـمـ الـعـقـائـدـ.

٣ - وـقـائـعـ مـتـعـلـقـةـ بـمـاـ لـاـ نـجـسـ بـهـ أـوـ مـنـ جـنـسـهـ، وـهـوـ مـحـلـ الـبـحـثـ فيـ هـذـاـ الفـصـلـ.

ثـمـ بـدـأـ فيـ بـسـطـ الـكـلامـ عـنـ هـذـاـ الضـرـبـ الثـالـثـ، وـالـرـدـ عـلـىـ دـعـوىـ أـنـَّـ فيـ نـصـوصـ الـشـرـعـ ماـ يـنـاقـضـ صـرـيـعـ الـعـقـلـ أـوـ التـوـاتـرـ أـوـ الـجـسـ.

ثـمـ عـقـدـ المؤـلـفـ فـصـلـاـ فيـ الرـدـ بـإـسـهـابـ عـلـىـ قـوـلـ بـعـضـ الـعـلـمـاءـ: «إـنـَّـ الشـرـيـعـةـ إـنـَّـماـ جـاءـتـ لـتـعـلـيمـ الـدـينـ عـقـائـدـ وـأـحـكـامـاـ، وـأـنـَّـ ماـ وـرـدـ فـيـهاـ مـنـ بـعـضـ النـصـوصـ الـتـيـ لـهـاـ تـعـلـقـ بـعـلـومـ الـكـونـ وـالـطـبـيـعـةـ وـالـفـلـكـ =ـ فـلاـ يـكـونـ مـقـصـودـاـ»

لذاته، ولا يصحُّ الاستناد إلى ظاهرها في تقرير أمر من تلك الأمور الكونية».

وبه يتنهى ما وُجد من هذه الرسالة.

\* الدراسات السابقة: قد سبق المؤلف رحمة الله بدراسات وكتب في موضوع التأويل، منها ما كان على مذهب أهل السنة، ومنها ما كان مخالفًا له، ومنها ما كتب استقلالاً ومنها ما ضمَّن في غيره. ومن أهمَّها:

١ - إبطال التأويلات في أخبار الصفات، للقاضي أبي يعلى محمد بن حسين الفراء الحنبلي رحمة الله تعالى، المتوفى سنة ٤٥٨ هـ<sup>(١)</sup>.

وقد ردَّ به على كتاب «تأويل الأخبار» لابن فورك، المتوفى سنة ٤٠٦ هـ، والذي صنَّفه في تأويل الصفات<sup>(٢)</sup>.

٢ - قانون التأويل، لابن العربي المالكي رحمة الله تعالى، المتوفى سنة ٤٤٣ هـ، ولم يتناول الكتاب قضية التأويل المرادة في هذا الباب تناولاً مباشراً، إنما تظهر علاقته بالتأويل من جهة استعمال التأويل بمعنى التفسير والبيان، وضرب أمثلة عملية عليه<sup>(٣)</sup>.

(١) طُبع بتحقيق الدكتور محمد بن حمد الحمود، جزئين بدولة الكويت.  
وقد قال المؤلف في مقدمة كتابه (٤١ / ٤٢-٤١): «وسائلم أن أتأمل مصنَّفَ محمد بن الحسن بن فورك، الذي سمَّاه تأويل الأخبار، جمع فيه الأخبار وتأنَّ لها، فتأملنا ذلك، وبينَ ما ذهب فيه عن الصواب في تأويله...».

(٢) طُبع كتاب ابن فورك بعنوان «تأويل الأخبار المتشابهة» أو «مشكل الحديث»، بتحقيق: دانيال جيماري، بالمعهد الفرنسي للدراسات العربية بدمشق، ٢٠٠٣ م.

(٣) تنظر مقدمة المحقق محمد السليماني (ص ٢٢٩-٢٣٠) في علاقة العنوان بمحتوى الكتاب، وينظر كلام المؤلف في الكتاب (ص ٦٤٦-٦٤٩) وكلامه عن المحكم =

٣- ذمُّ التأویل، لموفق الدین ابن قدامة المقدسي الحنبلي رحمه الله تعالى، المتوفى سنة ٦٥٢ هـ، وبين مراد المؤلف من الكتاب بوجوب إجراء نصوص الصفات على ظاهرها، وإبطال نفيها اعتماداً على التأویل المُحدَث عند المتأخرین، وجوابه عن بعض ما يُورد من الشبهات في آيات الصفات<sup>(١)</sup>.

٤- الإکلیل فی المتشابه والتأویل، لشیخ الإسلام الإمام ابن تیمية رحمه الله تعالى، المتوفى سنة ٧٢٨ هـ<sup>(٢)</sup>.

٥- الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، لشیخ الإسلام الإمام ابن قیم الجوزیَّة رحمه الله تعالى، المتوفى سنة ٧٥١ هـ<sup>(٣)</sup>.

ويُعدُّ كتاب الصواعق من أهم وأكبر هذه الكتب والدراسات، فقد بَنَى الإمام ابن القیم رحمه الله كتابه على أربعة وعشرين فصلاً في التأویل وإبطاله، ثم فرَّع في الفصل الرابع والعشرين ذكر الطواغيت الأربع التي

= والمتشابه (ص ٦٦٤-٦٦١) وما بعدها.

(١) وقد قال رحمه الله في مطلع كتابه: «ومذهب السلف رحمة الله عليهم الإيمان بصفات الله تعالى وأسمائه التي وصف بها نفسه في آياته أو على لسان رسوله، من غير زيادة عليها ولا نقص منها، ولا تجاوز لها ولا تفسير لها ولا تأویل لها بما يخالف ظاهرها...». وطبع الكتاب بتحقيق الدكتور بدر البدر، الطبعة الأولى بدار الفتح بالشارقة، سنة ١٤١٤ هـ.

(٢) طُبع الكتاب مرات عديدة.

(٣) طُبع بتحقيق الدكتور علي بن محمد الدخيل الله، بدار العاصمة بالرياض، في أربعة مجلدات.

هدم بها أصحاب التأويل الباطل معاقل الدين<sup>(١)</sup>.

وللكتاب مختصر، لابن الموصلي، المتوفى سنة ٧٧٤ هـ<sup>(٢)</sup>.

٧- قصد السبيل إلى ذم الكلام والتأويل، للعلامة صديق حسن خان القنوجي رحمه الله تعالى، المتوفى سنة ١٣٠٧ هـ، بين المؤلف في مقدمته مقصوده من هذا الكتاب، فقال: «وهذه ثمانية فصول وعِدَّة أصول.. مشتملة على ما جاء من السلف الصالحة والخلف الأتقياء، في عظم الكتاب المبين، وكراهة الغلو في علم الكلام، وذم التأويل، وصرف النصوص عن ظواهرها..»<sup>(٣)</sup>.

\* وصف النسخة الخطية: للرسالة نسخة واحدة، مكتوبة بخط مؤلفها المعروف، وهو واضح غالباً، مع ضربٍ ولحقٍ كثيرٍ، يصل أحياناً إلى الضرب على الصفحة كلها أو بعضها.

وقد كتبها المؤلف في دفتر صغير، يقارب عدد أوراقها الأربعين صفحةً، كل صفحة فيها وجهاً، في كل وجه سبعة عشر سطراً.

وهي من محفوظات مكتبة الحرم المكي الشريف، ضمن مؤلفات الشيخ رحمه الله، برقم (٤٧٨٤).

\*\*\*\*

(١) تنظر مقدمة المؤلف (١٧٤-١٧٥ / ١).

(٢) طُبع بتحقيق الحسن بن عبد الرحمن العلوي، في دار أضواء السلف، عام ١٤٢٥ هـ.

(٣) «قصد السبيل» (ص ٣٦). وقد طُبع الكتاب بتحقيق سعيد معاشة الجزائري، بدار ابن حزم، عام ١٤٢١ هـ.

## ٢- الرسالة الثانية: «حقيقة البدعة»:

\* اسم الرسالة: لم ينصَّ المؤلِّف رحمه الله تعالى على اسم رسالته، وقد كتب في أوَّلها: «حقيقة البدعة».

ولا أدرى هل هذا الاسم من تسمية الشيخ لها، أم اجتهد من كتبه فأطلق عليها هذا الاسم. وهو مناسب لموضوعها؛ لذا فقد رأيت ترك ما سَمَّوها به على حاله.

\* سبب كتابة الرسالة: بينَ المؤلِّف رحمه الله سبب كتابته هذه الرسالة؛ لأنَّ الكتب في هذا الباب إما أن تكون كتبًا لا يستفيد منها غير العلماء كـ«الاعتصام» للشاطبي، وإما كتبًا غير محرَّرة كـ«الباعث» لأبي شامة، فكان ذلك سببًا في كتابته هذه الرسالة، تيسيرًا وتقريرًا.

\* التعريف بالرسالة: قد بينَ المؤلِّف رحمه الله في رسالته هذه بطلان العمل بالبدع، وتحقيق الكلام عليها في طريقة أقرب إلى المحاورة والسؤال والجواب، والسبَّر والتقطيع العقلي؛ لتكون القناعة لقارئها أبلغ، والحجَّة بها أحسن.

فيَّ بينَ أنَّ الدِّين كُلُّه من وضع المشرِّع، وأنَّ البدعة لا تخلو، إما أن تكون من غير الدِّين المشروع فهي باطلةٌ اتفاقاً، أو من الدِّين فيُطالب زاعم ذلك بدليل على مشروعيتها.

ثمَّ بينَ المؤلِّف رحمه الله تعالى أنَّ الاستدلال على مشروعية أيِّ بدعة لا يخرج عن أحد أربعة أمور:

١- الأمر الأول: ما لا يكون دليلاً شرعياً، كالاستحسان العقلي، أو

الاعتماد على الرؤيا، أو التجربة المخالفة للنص الشرعي، وهذه كلها ساقطةٌ.

فبينَ أنَّ الاستحسان ظنٌ لا تقوم الحُجَّة به، والمحمود منه عند العلماء مبنيٌ على دليلٍ لا مجرد ميلٍ نفسيٍّ. وأنَّ الرُّؤى لا تقوم بها الحُجَّة إجمالاً؛ إذ طائفة منها من حديث النفس أو الشيطان، وهي رموز وإشارات ليست على ظاهرها، بل تحتاج إلى تأويل وتفسيرٍ، لا يحسنه ثم لا يصيِّب كلَّ أحد. وأنَّ التجربة المصادمة للدليل - مع كونها ليست دليلاً - امتحانٌ من الله وفتنة لعباده، كالأحوال التي يكون عليها السُّحْرَة والمشعوذون والدَّجَالُ الأكبر حين يخرج قرب الساعة.

ثمَّ تكُلُّم رحمة الله عن خطأ الناس في استخدام الفَوَافِل في أمورهم الدنيوية أو إثبات الأحكام الشرعية به، وعن خطأ تعلُّقهم بالرقابة في طلب الشفاء، وبينَ سبب نفع بعضها، وأنَّه لقوَّة إيمان راقيها، أو لتعلقه بشياطين ينفعونه.

٢- الأمر الثاني: ما يكون فيه شبهة دليلٍ للعاميٍّ، كالاستناد إلى أقوال المقلِّدين وجهلة الصالحين، والاعتماد على شيوخ العمل به في بعض الجهات.

وهذه لا تصلح بها الحُجَّة؛ إذ الفتوى مبناهَا على العلم، لا صلاح المفتى في نفسه مع خلوه من العلم، وشيوخ العمل بالشيء لا يصيِّرُه شرعاً يحتجُّ به.

٣- الأمر الثالث: ما يكون فيه شبهة دليلٍ للعاميٍّ ، مما هو مبنيٌ على

أقوال المجتهدين، ممَّن لم يثبت ذلك عنهم، أو ثبت لكن عارضه ما هو أولى منه.

٤ - الأمر الرابع: ما يكون فيه شبهة دليل للمجتهد، ممَّا هو مبنيٌ على دليلٍ شرعيٍّ، وهو الكتاب والسنَّة والإجماع والقياس الصَّحيح، لكنَّه لم يثبت، أو ثبت لكن عارضه ما هو أولى منه.

ثُمَّ يَبْيَّن رحْمَهُ اللَّهُ أَنَّ الْبَدْعَةَ وَضَلَالُهَا وَذَمَّهَا مَعْلُومٌ عِنْدَ النَّاسِ، وَلَكِنْ يَخْفَى بَابَانِ عَلَيْهِمْ: حُكْمُ أَهْلِ الْبَدْعِ، وَالطَّرِيقُ الَّتِي يُتَحَقَّقُ بِهَا الْعِلْمُ بِالْبَدْعَةِ.

فَتَكَلَّمُ فِي أَوَّلِهِمَا عَنْ أَنَّ أَهْلَ الْبَدْعِ عَلَى أَرْبَعَةِ أَقْسَامٍ:

١ - الأول: من يعلم من أهل البدع أنَّ بدعته ليست من دين الإسلام، ثم يزعم أنها ممَّا يحبُّه الله ويرضاه.

٢ - الثاني: من يشكُّ في بدعته، فلا يجزم كونها من دين الإسلام.

٣ - الثالث: من يجزم أنَّ بدعته من دين الإسلام، ولا برهان له على ذلك، ولهؤلاء على ثلاثة أضْرِبٌ:

١ - الضَّرْبُ الْأَوَّلُ: من بلغ رتبة الاجتهاد ولكن اختَلَّ عنده شرطٌ من شروط صِحَّةِ الاستدلال، فهو معذورٌ مأجورٌ، إلَّا إِنْ نُّبَهَ فاستكبر وأصرَّ، وفي حُكْمِهِ مَنْ تَبَعَهُ.

٢ - الضَّرْبُ الثَّانِي: من لم يبلغ رتبة الاجتهاد فيتعاطى ذلك بالجهل، فهو ضالٌّ مضلٌّ، وأكثر البدع سببها هؤلاء.

٣ - الضَّرْبُ الثَّالِثُ: من يقيس على نصوص المجتهدين، وهذا فيه

تفصيل خلاصته أنَّ الاستنباط من المذاهب جائز بقدر الضرورة لمن كان متأهلاً لذلك.

ولم أقف على كلام المؤلِّف رحمه الله عن القسم الرابع من أهل البدع ولا عن كلامه في الباب الثاني فيما وُجد من رسالته!

\* وصف النسخة الخطية: للرسالة نسخة واحدة، مكتوبة بخط مؤلفها المعهود، وهو خطٌّ دقيق واضح في الغالب، وفيها ضرب كثير، وتبييض ما سوَّده في بعض الصفحات في أخرى تليها، ولحق في مواضع.

وقد كتبها المؤلِّف رحمه الله في دفتر صغير، في ثلاث وعشرين صفحة، في كُلٍّ صفحةٍ وجهان، وسطور كُلٍّ منها قرابة السبعة عشر سطراً.

وهي من محفوظات مكتبة الحرم المكي الشريف، ضمن مؤلفات الشيخ رحمه الله، برقم (٤٦٥٨ / ١).

\* \* \*

### ٣- الرسالة الثالثة: «صَدْعُ الدُّجْنَةِ فِي فَضْلِ الْبِدْعَةِ عَنِ الْسُّنَّةِ»:

\* اسم الرسالة: سمى المؤلِّف رحمه الله رسالته في صدرها باسم: «صَدْعُ الدُّجْنَةِ فِي فَضْلِ الْبِدْعَةِ عَنِ الْسُّنَّةِ».

\* معنى الاسم: «الصدع» في لغة العرب هو: الانفراج في الشيء والشق فيه، و«الدُّجْنَةُ» هي الظلماء<sup>(١)</sup>. وكأنَّ المؤلِّف رحمه الله تعالى فرج وشق ظلمة الجهل وأزاحها بابلاغ نور الحق في رسالته التي فصل فيها بين السنَّة والبدعة.

---

(١) مقاييس اللغة لابن فارس (٢/٣٣٠)، و(٣/٣٣٧).

\* سبب كتابة الرسالة: بين المؤلف رحمة الله سبب كتابته هذه الرسالة، وأن دافعه ما أخذه الله من العهد على أهل العلم من البلاغ والتصديع بالحق، وأن كثيراً من الفساد في زمانه سببه إمامية السنن وانتشار البدع، مع قلة المنكِّر وتبنيط غيرهم لهم.

وأنه أراد بهذه الرسالة بيان الفرق بين السنة والبدعة، بياناً يحصل لمن له معرفة صالحة بالكتاب والسنة، وأن ما حثه على ذلك أن أجيال مؤلف في هذا الباب، وهو «الاعتصام للشاطبي» تحول دون الاستفادة منه فائدة تامة — إلا لكتاب العلماء — أمور ذكرها.

\* التعريف بالرسالة: تقدّم في سبب كتابة هذه الرسالة أن مؤلفها قصد بها إيضاح الفرق بين السنة والبدعة بياناً يحصل لمن له معرفة صالحة بالكتاب والسنة، وقد خلص في آخر رسالته إلى أن التعريف الاصطلاحي المختار عنده للبدعة هو: «أمر أصدق بالدين، ولم يكن من هدي النبي صلى الله عليه وآله وسلم، لا بالفعل ولا بالقوّة».

والكتب المؤلفة في هذا الباب كثيرة، منها المطبوع ومنها غير المطبوع، تناول فيها مؤلفوها الكلام عن البدع بالشرح والتعريف، أو بالتمثيل والحصر<sup>(١)</sup>.

والمؤلفات في هذا الباب لا تخرج عن أحد أربعة أقسام<sup>(٢)</sup>:

(١) تنظر عنوانين هذه الكتب في «معجم الموضوعات المطروقة» للجبيسي (ص ٧١ - ٧٢).

(٢) يُنظر في تفصيل هذه الأنواع وذكر المؤلفات فيها والكلام عليها: حقيقة البدعة وأحكامها لسعيد بن ناصر الغامدي (١٨٦ - ٢٣٧).

- ١- القسم الأول: مؤلفات تكلّمت عن بعض البدع، وتناولتها بالرّد والتبين، من غير تعرُّضٍ لتعريف البدعة وأقسامها وأحكامها.
- ٢- القسم الثاني: مؤلفات تكلّمت عن بعض البدع، مع تناول يسير لتعريف البدعة وحكمها.
- ٣- القسم الثالث: مؤلفات تكلّمت عن بعض البدع، مع كلام موجز نافع عن تعريف البدعة، وأقسامها، وأحكامها، وقواعد التأصيل فيها.
- ٤- القسم الرابع: مؤلفات عنيت بمسائل التأصيل في البدع، وهي أصل في بابها.

\* وصف النسخة الخطية: للرسالة نسخة واحدة، مكتوبة بخط المؤلف، وهو واضح في الغالب، والنسخة فيها ضرب كثير.

وقد كتبها المؤلف رحمه الله في ثمان صفحات من القطع الكبير، في كل صفحة منها قرابة ثلاثة سطراً.

وهي من محفوظات مكتبة الحرم المكي الشريف، ضمن مؤلفات الشيخ رحمه الله، برقم (٤٦٧٣).

\* \* \*

#### ٤- الرسالة الرابعة: «الحنيفية والعرب»:

\* اسم الرسالة: سمى المؤلف رحمه الله رسالته في رأس الورقة الأولى منها باسم: «الحنيفية والعرب».

\* التعريف بالرسالة: محصل كلام الشيخ رحمه الله في هذه الرسالة أنَّ

الّذين الحقّ بقي في عرب الحجاز وما حولها فوق عشرين قرناً بعد إبراهيم عليه السّلام، وأنّهم غيروا بعد أشياء، وبيتوا متمسّكين بأشياء أخرى، حتى بعث الله محمدًا ﷺ.

وهذا فيه بيان فضل العرب على بني إسرائيل، من جهة طول مدة تمسّكهم بالحنفيّة ملّة إبراهيم، قبل دخول الشرك فيهم، مع قلة الأنبياء فيهم، وتفضيلهم عليهم في هذا الأمر.

وقد خلص المؤلّف رحمه الله إلى هذه التّيجة بعد تحليلٍ وشرح للنّصوص الدّالة على هذا المعنى، مما سبق من كتابهم المقدّس، مع ربط ذلك بما نقله أهل المعرفة بتواريχ الأمم.

ومع قصر هذه الرّسالة ووجازتها فإنَّ فوائدها كثيرة، فمن نتائجها:

- ١ - بيان الحدّ الزّمني الفاصل بين بقاء العرب - من بني إسماعيل وغيرهم - على التّوحيد وبين بداية دخول الشرك عليهم.
- ٢ - فضل العرب الحنفيّين على الإسرائيليّين، مع بُعد عهدهم بإبراهيم وإسماعيل، ولم يكن فيهم بعدهما إلى ذاك التاريخ نبّيٌّ مع قلة النبيّين، بخلاف الآخرين.
- ٣ - دلالة كتبهم المقدّسة على فضل بني إسماعيل، وتمسّكهم بدينهم، من كلام الله المدعى في كتبهم، وأنَّ العقبى لهم.
- ٤ - مناقشته لبعض كلام الشيخ رحمة الله الهندي مؤلّف كتاب «إظهار الحق» في تفسيره نصوص الكتاب المقدّس، وبيان الراجح عنده والتدليل عليه.

٥ - تحقيقه نسب «عمرو بن لُحَيّ»، والكلام عن أصل النبت، وقيدار ولد إسماعيل.

\* تنبية: إن قيل: إنَّ استدلال المؤلِّف رحمه الله في كتابه بما في كتب أهل الكتاب المقدَّسة عندهم مستشكلاً.

فالجواب: أنَّ هذا غير واردٍ لمن تمسَّك بالتوجيه النبوي المبيح للتحديث عنهم، دون جزمٍ بصحَّة ما يررون، وذلك في قوله ﷺ: «حدَثْنَا عن بني إسرائيل ولا حرج»<sup>(١)</sup>.

والتحديث عن بني إسرائيل إنَّما يجوز ويسوغ فيما لم يخالف أصلًا، كمخالفة نصٍّ من كتاب الله أو سُنَّة نبِيِّه ﷺ، وفيما لم يعلم بالضرورة ثبوت تحريفهم فيه.

وفي حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: كان أهل الكتاب يقرؤون التوراة بالعبرانية ويفسّرونها بالعربية لأهل الإسلام، فقال رسول الله ﷺ قال: «لا تصدّقوا أهل الكتاب ولا تكذبوا هم»<sup>(٢)</sup>.

فما لم يدلَّ دليل الكتاب والسنَّة على تكذيبه لم يجز لنا تحريم ذكره، بلْ ردَّه.

ثم إنَّ الردَّ على اليهود والنصارى أو غيرهم من كتبهم لإبطال باطل يحاجُجون به أهل الإسلام، أو حق نريد إثباته لأهل الإسلام = يكون من باب قول الله تعالى: «قُلْ فَأَتُوا بِالْتَّوْرَةِ فَأَتْلُوهَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ» [آل عمران: ٩٣].

(١) أخرجه البخاري (٣٤٦١) من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما.

(٢) أخرجه البخاري (٤٤٨٥) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

وللمؤلّف سلفٌ في الاحتجاج على أهل الكتاب من كتبهم، فقد تابع العلماء عبر العصور على الرد عليهم، محتاجين إليهم من كتبهم؛ كما فعل الإمام ابن حزم في «الفصل»، والقرافي في «الأجوبة الفاخرة»، وشيخ الإسلام ابن تيمية في «الجواب الصحيح»، وتلميذه الإمام ابن القيم في «هداية الحيارى»، والشيخ رحمة الله الهندي في «إظهار الحق». وغيرهم كثير.

والمصدر الرئيسي الذي بنى المؤلّف رحمه الله رسالته عليه، وهو: الكتاب المقدس عند أهل الكتاب (العهدان القديم والجديد) يبدو أنه اعتمد فيه على طبعة قديمة، صدرت في بيروت، سنة ١٨٧٠ م، ثم طُبعت بعد طبعة منقحة لهذه الطبعة.

وفي مقدمة هذه الطبعة المعرّبة الحديثة أنّهم انتهوا من إصدارها عام ١٨٨١ م، ولكنّهم أعادوا النّظر في هذه التّرجمة عام ١٩٤٩ م، فآخر جوها في ترجمة أفضل من حيث الأسلوب والتّراكيب، مع العناية بفنّ الطباعة، وأتمّوا العمل فيها عام ١٩٨٠ م.

وقد بيّنت الفروق المهمّة الظّاهرة بين نصّ التّرجمة عند المؤلّف مما يخالف التّرجمة الحديثة المشار إليها.

\* **وصف النسخة الخطية:** للرسالة نسخة واحدة، مكتوبة بخط المؤلّف، وهو خط جميل، وليس عليه ضرب إلا في بضعة مواضع، ولا لحق إلا في موضع واحد، وكتب المؤلّف هوامشها. وكأنّه أعدّها مبيّضة مهيأة للطباعة.

وقد كتبت في دفتر صغير، في عشر صفحات، في كلّ صفحةٍ تسعه عشر سطراً.

وهي من محفوظات مكتبة الحرم المكي الشريف، ضمن مؤلفات الشيخ رحمه الله، برقم (٤٦٥٨ / ٣).

\*\*\*

##### ٥- الرسالة الخامسة: «عقيدة العرب في وثنيتهم»

\* اسم الرسالة: سمى المؤلف رحمه الله رسالته، في أول صفحة منها باسم: «عقيدة العرب في وثنيتهم».

\* التعريف بالرسالة: محصل كلام المؤلف رحمه الله في هذه الرسالة بيان عقيدة العرب في جاهليتهم الوثنية، واعتقادهم في أوثانهم ومن يدعونه ويتقربون إليه من دون الله.

وقد رقِّم المؤلف رحمه الله مباحث رسالته إلى سبع فقرات جعلها عناوين لتلك الفقرات التي دلَّ عليها، وشرح وبينَ.

فقد بينَ المؤلف بالدليل والشرح في الفقرة الأولى: توحيد العرب وإقرارهم في جاهليتها في الجملة بربوبية الله سبحانه وتعالى.

وفي الثانية: تناقض العرب بجمعهم الإيمان بالربوبية مع الشُّرك في الألوهية.

وفي الثالثة: كفر العرب بأمررين: نسبة البناء لله سبحانه وتعالى، واحتمل أربعة أسباب حملتهم على ذلك، وحرر مرادهم بنسبة البناء لله،

والامر الثاني: عبادتهم غير الله سبحانه وتعالى، وأن ذلك في حقيقته عبادة لما لا وجود له، أو للشياطين، أو لأهوائهم.

وفي الرابعة: تاريخ دخول الوثنية في الحجاز وبلاد العرب على يد عمرو بن لحي الخزاعي.

وفي الخامسة: بيان علة نصب الأوثان والأصنام وأئهم لا يعبدون حجارة لذواتها، وإنما هي صور لمعبوداتهم، باختلافها.

وفي السادسة: تحقيق أصل تسمية أوثان العرب المشهورة . كاللات ومناة والعزى . بهذه الأسماء الأنثوية، وهل لهذا علاقة باعتقاد أنها صوراً للملائكة وهي عندهم بناة الله.

وفي السابعة - وهي الأخيرة - : معتقد العرب في الملائكة، وأئهم لا يصاهمون بقية الوثنين في ذلك . كاليونان والمصريين وغيرهم . من عبادتهم لها، بل معتقدهم فيها أنها وسائل تقربهم إلى الله زلفى.

وأنبه هنا أن جملة من مباحث هذه الرسالة قد أسهب المؤلف رحمة الله تعالى في الكلام عليها بتفصيل وبيان شاف في كتابه الكبير «العبادة».

\* الدراسات السابقة: قد سبق المؤلف رحمة الله بدراسات وكتب في بعض مضامين هذه الرسالة، مما يتعلق بالكلام عن أحوال العرب في جاهليتها، ومعبوداتهم فيها، كما تجد ذلك في كتاب «الأصنام» لابن الكلبي، وفي المتأخرین ما كتبه الدكتور جواد علي في كتابه النفيس «المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام».

\* وصف النسخة الخطية: للرسالة نسخة واحدة، مكتوبة بخط

المؤلّف، وليس عليها ضرب إلّا في بعض المواقع، ولا لحق إلّا في موضعين، وقد كتب المؤلّف هوامش، يخرج فيها الآيات ويعزو النقول إلى مصادرها. وكانَ المؤلّف رحمه الله كان قد أعدّها ميّضةً مهيأةً للطباعة.

وقد كُتِبَتْ في ثلاث ورقات من القطع الكبير، في كُلِّ ورقةٍ صفحتان، في كُلِّ صفحةٍ ثلاثون سطراً قد تزيد قليلاً.

وهي من محفوظات مكتبة الحرم المكّي الشريف، ضمن مؤلفات الشيخ رحمه الله، برقم (٤٦٧٠).

\*\*\*

## ٦ - الرّسالة السادسة: «الرد على حسن الضالعي»:

\* اسم الرّسالة: لم يذكر المؤلّف رحمه الله لهذه الرّسالة اسمًا، وقد كُتِبَ على غلافها: «رسالة على [في] الحلول».

ولمّا كان محتوى القدر الموجود من الرّسالة في الرّد على حسن الضالعي، في قضایا الحلول وغيرها، كما سیأتي في التعريف رأيت تسميتها بهذا الاسم الشامل.

\* سبب كتابة الرّسالة: بينَ المؤلّف رحمه الله سبب كتابته هذه الرّسالة؛ حيث قال في أولها: «فإنّي عند وجودي بعَدَن، أواخر سنة ١٣٤١ هـ بلغني عن رجلٍ يُدعى السيد حسن باهارون كان مقیماً بالضالع ثم بیافع، يدعو الناس إلى بعض العقائد الباطنية الحلولية.. وإنّه قد اتبعه خلقٌ كثيرٌ، وألّف جماعةً من العلماء في الإنكار على أقواله وضلاله.. وسألني بعض الإخوان

أن أحذو حذوهم، بكتابه رسالة في هذه القضية.. مع أنني تصفحت بعض تلك الرسائل، فرأيتها منسوجة بالجدّة والغضب، وذلك وإن كان محموداً في الشّرع لكن الأولى في خطاب الجهال الرّفق واللّين.. وليس القصد من التّأليف في هذه القضية مجرد إقامة الحجّة والخروج من عهدة السُّكوت، بل القصد مع ذلك إنقاذ هؤلاء المساكين من تخبطات الشياطين».

\* التعريف بالرسالة: بين المؤلف رحمه الله كما تقدّم في سبب كتابته هذه الرّسالة عزمه على الرّدّ على حسن بن إبراهيم باهارون الضّالعي الحلواني، وأنّه سيلتزم بالأولى في خطاب هذا الجاهل، باستعمال الرّفق واللّين وإيضاح الحقائق باللطف والحكمة.

ثُمَّ بين المؤلف خطّه في كتابه، فقال: «وقد عزّمتُ مستعيناً بالله تعالى على كتابة أوراق في هذا الصّدد، تنحصر في مقدمة وفصل: المقدمة: فيما بلغني عن هذا الرجل وأصحابه، بأسانيدها.

**الفصل الأول:** في وحدة الوجود التي يلهج بها المتصوّفة، وبيان عقائد أئمّة الصّوفية.

**الفصل الثاني:** في معنى الوحدة عند المتطرّفين، وما يشبه ذلك من مقالات الفرق، والأدلة المناقضة لذلك من العقل والنقل.

**الفصل الثالث:** في حكم من دعا إلى ذلك، أو اعتقد، أو شكّ، أو سكت.

**الخاتمة - ختم الله لنا بخير الدنيا والآخرة .. في أحاديث واردة في التّحذير من الدّجاجلة، أعادنا الله وال المسلمين من شرّهم».**

لكن المؤسف أنَّ ما وُجد من هذه الرسالة لا يتجاوز المقدمة التي أشار إليها المؤلَّف، ولم أعثر على بقية الرسالة.

وقد نقل في هذه المقدمة التي أراد الكلام فيها عن حال هذا الرجل من بعض مشايخه وأصحابه من أهل العلم، كالشيخ محمد بن علي بن إدريس، ومن كتب الردود السابقة، كرد شيخه الإدريسي، وردُّ الشيخ سالم باصهي، المعنون بـ«كشف الغطا عَمَّا يحصل لبعض السالكين من الخطأ عند مقدمات حال الفنا والفتح والمواهب والعطا»، وردُّ السيد العلامة العلوى، وكتاب السيد عبد الله بن طاهر.

وقد حصل المقصود من هذه النقول في إثبات قول هذا الضالعي بالحلول والاتحاد، وأنَّ قوله مضاهٍ لقول سلفه كابن عربي الحاتمي وعبد الكريم الجيلي وغيرهما.

وتضمَّنت المقدمة بيان أنَّ بضاعة هذا الضالعي في علم الشرع وفي حديث رسول الله ﷺ خصوصًا مزاجة.

ودعوه العريضة بالتلمندة على مشايخ مصر والشام وال伊拉克 والحجاز والفرات واليمن.

ودعوه السيادة بالاتساب إلى أهل البيت، من آل با هارون.

وظهور جهله في خلطه بين ما نقل عن السلف من كلامهم الزهدي عن الفناء بما يعتقد هو من الحلول والاتحاد.

واستنكافه عن الحق بعد ما تبيَّن له، واعترافه بالخطأ بعد رؤيا رآها، لكن

الله كتب عليه الخذلان فنكص على عقيبه، ثم أظهر ما عنده من الحلول وتمادت به الحال حتى قال برفع التكاليف عن الناس، كالصلوة والصيام، وأنكر صحة نبوة نبينا عليه السلام، وأنكر ثبوت القرآن عنده، مع إيمانه بصحة ثبوت الإنجيل.

ثم بين وهاء حجّته في إنكار القرآن مع إيمانه بثبوت الإنجيل والتوراة، ونقل عن المختصين بالرّد على أهل الكتاب ما يدلّ على وقوع التحريف الظاهر في العهدين القديم والجديد، كالشيخ رحمة الله الهندي وابن حزم، وقد أطال النقل عن الإمام ابن حزم رحمه الله بما يؤكّد صحة وقوع التحريف في العهدين.

وتوسّط ذلك وتضمن أيضًا نقاشه في مسائل أخرى.

كجهله سبب تسمية عيسى عليه الصلاة والسلام بالمسيح، وعدم إدراكه الحكمة من خلقه دون أبٍ.

ومنازعته في إعجاز القرآن، ومساواته ببلاغة الشعراء والخطباء.

واستدلاله على بطلان صحة ثبوت القرآن بذكر عصيان الأنبياء لربّهم فيه.

واحتاجاجه على صحة تثليث النصارى بفلسفة واهية.

وزعمه باستدلال وإيهأنَّ النبيَّ عليه السلام لم تكن له آية معجزة إلّا القرآن.

وقد عاد المؤلّف إلى إثبات تحريف العهدين، بنقل مسهبٍ عن ابن حزم، وبه انتهى ما وجد من هذه الرسالة.

\* وصف النسخة الخطية: للرسالة نسخة واحدة، مكتوبة بخط جميل، يشوبه عدم وضوح في كثير من المواقع، مع ضرب ولحق وبياض وخرم كثير، وقد يصل الضرب أو الخرم في الصفحة أحياناً إلى كلها أو بعضها.

وخط الرسالة خط المؤلف المعهود، غير ورقتين مغايرتين لخطه المعهود، وهما ورقتان يبدو أنَّ المؤلف أو عز إلى غيره نقلها من كلام الإمام ابن حزم في «الفصل»، وهي المرقمة في التصوير برقم (٩) و(٤٣)، وهي بترقيمي (١٠) و(٢٦).

وقد كتبها فيما يقارب الثلاثين ورقة من القطع الكبير، كل صفحة فيها وجهان، في كل صفحة قرابة عشرين سطراً.

وقد كُتب في وجهي بعض هذه الصفحات واكتفي بالكتابة في وجه واحد في بعضها، مما ترك صفحات في الرسالة بيضاء لا كتابة فيها؛ وأجل هذا فقد وقع في تصوير الرسالة تشویش كثير، بتقديم صفحات عن مكانها وتأخير أخرى، فأعادت ترتيبها على نحو أقرب إلى النسق الذي يتصل به الكلام.

وبالنظر إلى صور الرسالة المرفقة يتبيَّن وعورتها وصعوبة إثبات النص منها بسباقها الذي كتبه الشيخ رحمه الله بها.

والرسالة من محفوظات مكتبة الحرم المكي الشريف، ضمن مؤلفات الشيخ رحمه الله، برقم (٤٦٧١).

\*\*\*

## ٧- الرّسالة السابعة: «ما وقع لبعض المسلمين من الرياضة الصُّوفية والغلو فيها»:

\* اسم الرّسالة: لم ينصَّ المؤلِّف رحمه الله على اسم رسالته فيما وقفت عليه من أوراقها، وقد كُتب في عنوانها: «ما وقع لبعض المسلمين من الرياضة الصُّوفية والغلو فيها». ولا أدرى أهذا الاسم لغلاف الرّسالة من تسمية المؤلِّف نفسه، أم اجتهاد ممَّن اعنى بحفظها وفهرستها، فأبقيتها باسمها الذي كتب عليها.

\* التعريف بالرّسالة: يناقش المؤلِّف في هذه الرّسالة أحد الصوفية في كتاب له، ولم يتبيَّن لي بعد بحث ونظر معرفة هذا المردود عليه ولا كتابه.

ونقاش المؤلِّف جارٍ فيها عما يتحجّجون به من دعوى اكتساب بعض خوارق العادات، وما ثبت وجوده من القوى البشرية المكتسبة، كالإصابة بالعين، والتنويم المغنطيسي، وإيصال الشفاء بالرقية الشرعية، والتفصيل في القوى الخارقة التي يختلط فيها السحر والشعوذة بالكرامة والمعجزة.

ثمَّ بيَّن انتقال كثير من هذه الرياضات المخالفة للشرع والتي تكتسب بها القوى النفسيَّة عن الأمم الكفرية الأخرى، كالهندوس واليونان، ووجود التشابه بين تعبد الصوفية المسلمين وتعبد العباد من الهندوس، وما طرأ على هذه التعبُّدات المنقوله عنهم من تهذيب وتغيير وما أبقوه على حاله الأولى.

ثمَّ بيَّن أسباب عدم معارضه المسلمين لها بقدر معارضتهم للعقائد المنقوله عنهم، وأنَّ ذلك يعود لاشتباها ببعض العبادات الشرعية، ولبعض

صور التعبد والزهد المأثور عن جماعة من السلف.

ثمَّ تطرَّقَ لِلكلامِ عن اختلاف أغراضِ المُتَعْبِدِينَ بِهَذِهِ الرِّيَاضَاتِ الْمُحْدَثَةِ، وَعَنِ التَّقَاءِ هُؤُلَاءِ الْمُحْدَثِينَ مِنَ الْمُرْتَاضِينَ عَلَى هَذِهِ الرِّيَاضَاتِ وَقَبُولِهِم مِنْ أَهْلِهَا مَعَ تَبَيْنِ أَدِيَانِهِمْ وَدُونَ اشْتَرَاطِهِمْ لِدِينِ ذَاكِ الْمُرْتَاضِ! وَاعْتِرَافُ هُؤُلَاءِ بِولَعِ الشَّيَاطِينِ بِسَالْكِيِّ هَذِهِ الْطَّرِقِ وَحَصُولُ قُوَّةِ تَضَاهِي قُوَّى السَّحْرِ.

ثُمَّ تَكَلَّمَ عَنْ سُحْرِ الْأَبْصَارِ، وَمِثْلُهِ بِمَا وَقَعَ لِمُوسَى عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ مَعَ السَّحْرِ، وَقَصَّةُ جَنْدِبَ بْنِ كَعْبٍ مَعَ السَّاحِرِ وَالسَّهْرَوَرِيِّ. وَبَيْنَ أَنَّ هَذَا الضَّرْبَ مِنَ السَّحْرِ يَحْتَمِلُ أَنَّهُ سُحْرٌ لِلْأَبْصَارِ فَقَطُّ، أَوْ أَنَّهُ سُحْرٌ لِلْأَدْمَغَةِ، وَهُوَ الرَّاجِحُ عِنْهُ، وَأَنَّ هَذَا يُشَبِّهُ مَا يُسَمَّى بِالتَّنْوِيمِ الْمَغَناطِيسِيِّ الْمُعَاصرِ.

وَكَانَ الشَّيْخُ رَحْمَهُ اللَّهُ يُشَيرُ بِهَذَا إِلَى أَنَّ حَقِيقَةَ التَّنْوِيمِ الْمَغَناطِيسِيِّ عِنْدَهُ أَنَّهُ سُحْرٌ لِلْدَمَاغِ الْمُنْتَوَمِ، فَكَانَ هَذَا الْقَادِرُ عَلَى التَّنْوِيمِ عِنْدَهُ هُوَ فِي الْحَقِيقَةِ سَاحِرٌ بِلِبَاسِ مَنْوَمٍ مَغَناطِيسِيِّ مُعَاصرٍ!

ثُمَّ ردَّ الْمُؤْلِفُ عَلَى مَنْ شَكَّ فِي صَحَّةِ وَجُودِ هَذِهِ الْقُوَّى السُّحْرِيَّةِ بِحُجَّةِ أَنَّهَا تَسْدِّدُ بَابَ الثَّقَةِ بِالْمَحْسُوسَاتِ، وَإِلَى أَنَّهَا تَقْدِمُ عَذْرًا لِمَنْ كَفَرَ بِالْأَنْبِيَاءِ، وَاتَّهَمَهُمْ بِالسُّحْرِ، وَإِلَى مَنْ أَنْكَرَ الْكَرَامَاتِ.

وَقَدْ وَقَعَ سَقْطٌ فِي الرِّسَالَةِ فِي هَذَا الْمَوْضِعِ لَا أَدْرِي مَقْدَارِهِ.

ثُمَّ فَصَّلَ الْكَلَامُ فِي حِكْمَ إِحْدَاثِ بَعْضِ الرِّيَاضَاتِ الرُّوحِيَّةِ الْمَقْصُودَةِ لِلتَّعْبُدِ أَوِ الإِعْانَةِ عَلَيْهِ، كَالْعِزْلَةِ فِي الْخَلْوَاتِ، وَأَرْبِيعِينَيَّةِ الصَّوْفِيَّةِ، وَنَاقَشَ

بعض الأدلة التي يدعى أرباب هذه المحدثات دلالتها على محدثاتهم، واستطرد فتكلّم عن الطرق الباطلة في الاستدلال على المحدثات، كالتجربة والرؤيا، ودعوى الإلهام، والذوق أو الكشف، أو خبر من يرونـه ملـكاً، أو حضرـاً، أو نبيـاً ونحو ذلك.

ثم ناقش قول المردود عليه بجواز تعاطي السحر لإيذاء الكفـرة، وبين عدم جواز استعمال السحر بهذه الحـجـة.

وشنـع على من زعم أنـ هذه القوى المحـرـمة من جنس الكرامـات، وبين أنها وإن كانت محـرـمة فإنـها لا تخرج عن إرادة الله وإذنه. وشنـع بالردـ أيضـاً وجـهـلـ من أفحـشـ القول بأنـ معجزـاتـ الأنـبـيـاءـ حـاـصـلـةـ بـقـوـيـ نـفـسـيـةـ مـكـتـسـبـةـ!

ثم تطرق المؤـلفـ رـحـمـهـ اللهـ إـلـىـ ماـ وـقـعـ مـنـ المـبـالـغـةـ وـالـغـلـوـ فـيـ الـرـيـاضـاتـ الـزـهـدـيـةـ عـنـدـ الصـوـفـيـةـ،ـ كـالـجـوعـ،ـ وـالـسـهـرـ،ـ وـتـرـكـ أـكـلـ ذـيـ الرـوـحـ،ـ وـغـيـرـ ذـلـكـ،ـ وـنـقـلـ إـنـكـارـ تـكـلـفـ ذـلـكـ وـالـغـلـوـ فـيـهـ عـنـ السـلـفـ مـنـ الصـحـابـةـ وـمـنـ بـعـدـهـمـ.

ثم ذكر التـطـوـرـ التـارـيـخـيـ لـهـذـهـ الـرـيـاضـاتـ وـالـانـحـرـافـ الـذـيـ طـرـأـ عـلـيـهـ بـمـرـورـ الـوقـتـ،ـ وـبـيـنـ أـنـ قـمـةـ الـانـحـرـافـ وـذـرـوـتـهـ حـينـ اـتـصـلـتـ عـلـومـ إـلـاسـلامـ بـعـلـومـ أـمـمـ الـكـفـرـ مـنـ الـيـونـانـ وـالـهـنـدـوـسـ وـغـيـرـهـمـ فـيـ الـقـرـنـ ثـالـثـ الـهـجـرـيـ،ـ وـاـنـتـقـالـ تـلـكـ الـرـيـاضـاتـ مـعـ ماـ اـنـتـقـلـ مـنـ هـذـهـ الـعـلـومـ إـلـيـهـمـ،ـ وـاـتـفـقـ ذـلـكـ وـتـزـامـنـ مـعـ اـنـتـشـارـ خـواـطـرـ الصـوـفـيـةـ وـشـيـوـعـ الـبـاطـنـيـةـ.

وـأـشـارـ إـلـىـ أـنـ غالـبـ مـاـ يـحـكـىـ مـنـ الـمـكـاشـفـاتـ وـالـكـرـامـاتـ عـنـ التـابـعـينـ وـأـتـبـاعـهـمـ وـمـنـ قـرـبـهـمـ مـنـهـمـ اـخـتـرـاعـ الـقـصـاصـ.

ثم عقد فصلاً بينَ فيه الرياضة المكتسبة بالجوع الصوفي وعدم علاقته بالجوع الشرعي، وفصلاً آخر بينَ فيه الرياضة المكتسبة بالسهر الصوفي وعدم علاقته بالسهر الشرعي، وفصلاً ثالثاً بينَ فيه الرياضة المكتسبة بترك أكل ذوات الأرواح وعدم علاقته بالشرع.

ثم عقد فصلاً رداً فيه على زعمهم بأنَّ المرتاض بالرِّياضَة المعروفة بينهم إذا حصل له ما يسمُونه بالفتح تحصل له القوَّة النفسيَّة المذكورة.

وبه يتنهى ما وُجد من هذه الرسالة، والتي يظهر من سياقها نقصٌ في أولها ووسطها وأخرها.

ومع قصر هذه الرسالة ووضوح أصل كتابة الشيخ لها حوت على كثير من المباحث النافعة والفوائد العالية في علوم شتى غير ما تقدَّم. ككلامه عن مسألة النبوات واكتسابها.

وظهور نَفَسِه الحديسي المشهود في إعلاله حديث: «ثلاث لطعامه» وما تبع ذلك من كلامه عن مسألة السَّماع وعَدَمه عند الإمام البخاري رحمه الله، وتقعيمه قاعدة مختصة بتصْرُف البخاري في كتابه «التاريخ الكبير».

ومباحث لغوية وفقهية أخرى.

\* وصف النُّسخة الخطِّيَّة: لم أقف للرسالة إلَّا على نسخة واحدة، مكتوبة بخطِ المؤلِّف، وهو جميل واضح دقيق غير واضح في بعض الموضع، وعليه ضربٌ ولحق.

وقد كتبها في أوراق دفتر كعادته رحمه الله، وتقع في إحدى عشرة صفحة، وكانت مفرقة في رسالتين، الأولى في ستٍّ صفحات لكل صفحة

ووجهان سوى الصفحتين الأولىين فليس فيهما غير وجه واحد، وفي كل وجه من هذه الصفحات قرابة ثلاثة سطراً، وظاهرٌ من سياق المخطوط نقصٌ في أوله ووسطه وآخره.

وهي من محفوظات مكتبة الحرمين الشريفين، ضمن مؤلفات الشيخ رحمه الله، برقم (٤٨٠٣).

والثانية وهي في خمس صفحات في كل صفحة قرابة ثلاثة سطراً، وقد وُجدت ضمن أوراق أخرى برقم (٤٧٠١)، على العادة المعهودة فيما يقع في خزائن المخطوطات من انتقال أوراق المخطوطات وتفرقها ووضعها في غير موضعها.

\* \* \* \*

### - الرسالة الثامنة: الشفاعة:

\* اسم الرسالة: لم يسم المؤلف رحمه الله هذه الرسالة، وقد اختارت لها هذا الاسم نظراً لموضوعها.

\* سبب كتابة الرسالة: بين المؤلف رحمه الله سبب كتابته هذه الرسالة، وأنه ألفها لتكون متتمةً لمسألة متعلقة برسالته الأخرى، وهي رسالة «العبادة»، فقال: «جمعت رسالة مطولة في تحقيق العبادة المطلقة، أي: أعم من أن تكون لله عز وجل أو لغيره، فوجدت عبادة غيره تشابك مسألة الشفاعة، بحيث لا يمكن تحديد العبادة ما لم تتحدد الشفاعة وما يتعلق بها. ولهذا لا تكاد تجد موضعًا في القرآن تقام فيه الحجّة على المشركين إلا وفيه التعرض للشفاعة، فرأيت أن أفرد مسألة الشفاعة برسالة، تحيط

بفروعها».

### \* التعريف بالرسالة:

تقدّم أن المؤلّف رحمه الله قصد من تأليف هذه الرسالة أن تكون متّمّمةً لمسألة متعلّقة بالعبادة، وقد مهدَّ المؤلّف رحمه الله رسالته بكلام مختصر عن تفاوت الناس عامةً وخاصّةً، من جميع الطوائف في مسائل الحق ما بين مشرقيٍ ومغاربيٍ، ومن ذلك تفاوت أقوالهم في مسألة الشفاعة.

ثم شكا رحمه الله من أحوال بعض المشايخ والقصاص المرخصين في الشفاعة الباطلة، وحظُّهم من العلم فيها. فمن المرخصين للشفاعة الباطلة من أخلد إلى ما شاء؛ خشية أن يكون خلافه هلاكًا في دينه ودنياه.

ثم عقد مقدمة بينَ فيها معنى الشفاعة من جهة اللغة، وبعض المسائل المتعلقة بها، كعدم اشتراط قبول المشفوع عنده لشفاعة الشافع، وأنَّه لا ينبغي للشافع أن يغضب على المشفوع إليه إذا أبى قبول الشفاعة، وأنَّه لا يشترط في الشفاعة كونها من الأدنى للأعلى، ولكن يشترط فيها أن لا يكون الشافع مالكًا للحاجة المشفوع فيها.

ثم عقد فصلاً في أقسام الشفاعة عند الله تعالى، وبدأ بأولها، وهي شفاعة الإنسان لآخر حيًّا كان ذلك الآخر أو ميتًا، وأنَّ الغالب تسمية هذا القسم بالدعاء، ثم استطرد في ذكر مباحث متعلّقة بالدعاء، لكن الرسالة لم تكتمل، فقد وقف عند بداية كلامه عن المبحث الثاني من مباحث الدعاء، وسيأتي ذكر المبحثين.

أما المبحث الأول من مباحث الدعاء فقد ذكر فيه حكم طلب الدعاء،

ونقل الإجماع على جواز طلبه من الأحياء، مع قول بعضهم بكراهته، وذكر أسباب ذلك عندهم، وأنَّ الذي تلخَّص عند المؤلف هو جوازه في الأصل، ثم يكره ويكون خلافاً للأولى لعوارض ذكرها.

ونبَّه ضمن ذلك على أهميَّة الدعاء وجعل الخيرة في إجابتة إلى الله، ونبَّه أيضاً على أنَّ المانع من الدعاء عند بعض الناس وطلبه من الآخرين = عدم يقينه بإجابة الله لدعائه، بظنِّ أنَّ إصراره على الكبائر يمنع من الإجابة. ونبَّه إلى كراهة الدعاء إجابة لطلَّاب الدعاء إن كانوا مصرِّين على الكبائر، وإرشادهم إلى التوبة من المعاصي بدل الإصرار عليها وسؤال غيرهم الدعاء. ونبَّه أيضاً إلى كراهة الدعاء إن دخل الداعي عجبٌ، أو حصل لطالبيه غلوٌ اعتقادٍ فيه.

ثم ذكر بعض الأحوال التي يستحبُ فيها طلب الدعاء من الآخرين.

وأما المبحث الثاني من مباحث الدعاء فقد ذكر فيه ما ينبغي للمطلوب منه الدعاء، وأنشأ فيه خمسة أمور، ثم وقف على السادس. وبه انتهى القدر الموجود من الرسالة.

\* **وصف النسخة الخطية:** للرسالة نسخة واحدة، مكتوبة في آخر الدفتر الثاني من بحث تفسير سورة الفيل والرد على عبد الحميد الفراهي، بخط مؤلِّفها المعهود، وقد وقع في بعض صفحاتها وبعض مواضع في أسطرها بياضُ تركه المؤلف لإرادة نقل آية أو نحوه.

وعدد أوراق ما وُجد من الرسالة خمس عشرة ورقة، في كل ورقة بضعة عشر سطراً، وفي بعضها لحق وضربٌ وتصحيح. وهي من محفوظات

مكتبة الحرم المكي الشريف.

\* \* \*

#### ٩- الرسالة التاسعة: التفضيل بين الخلفاء الأربع رضي الله عنهم:

\* اسم الرسالة: لم أجده تسمية للمؤلف رحمه الله لرسالته هذه.

\* التعريف بالرسالة: تكلّم المؤلف رحمه الله في هذه الرسالة عن مسائل متعلقة بالتفضيل بين الخلفاء الأربع الراشدين رضي الله عنهم، فمهّد ببيان عدم انضباط التفضيل عند من يطلقه، سواءً أكان بتشييد الدين أو نفع المسلمين أو ورود الأدلة؛ إذ الأربع كلهم مشتركون فيها، وأن التفضيل إن كان بالنظر إلى منزلتهم عند الله تعالى فمردودٌ لأنَّ كلامَ في غيرِ لا يعلمه إلا الله.

ثم ذكر ما يحصل في التفضيل من التعصُّب، وبنَّه على أنَّ الخلفاء أنفسهم لم يستغلوا به، بل كانوا يغمطون أنفسهم ويفضّل بعضُهم بعضاً عند اختلاف التفضيل.

ثم ذكر رحمه الله أربعة وجوه تظهر بها حكمة بالغة في تأخر خلافة عليٍّ رضي الله عنه عن الثلاثة، وما حصل في ذلك من المصالح واندفع به من المفاسد، وبه تنتهي هذه الرسالة.

\* وصف النسخة الخطية: للرسالة نسخة واحدة، مكتوبة بخطٍّ مؤلفها المعروف، وهو واضح غالباً، وهي من محفوظات مكتبة الحرم المكي الشريف ضمن مجموع برقم [٤٦٩٦] في ورقتين.

\* \* \*

## ١٠ - الرّسالة العاشرة: تعلق العقائد بالزمان والمكان:

- \* اسم الرسالة: لم ينص المؤلف رحمه الله على اسم رسالته، وقد كتب في فهرس مكتبة الحرم المكي هذا العنوان، وهو مناسب لموضوعها.
- \* التعريف بالرسالة: قد بين المؤلف رحمه الله في مطلع رسالته أهمية النظر إلى حال المكان والزمان لتعلقهما تعلقاً متيناً بالعقائد.
- ثم ذكر معنى «المكان»، وحقيقة الفضاء، والفرق بينه وبين الهواء.

ثم ناقش رحمه الله بطريق العقل ما نُقل من إطبات المتكلمين في إطلاقهم على «الفضاء» عَدَمًا يسمونه بعدها موهومًا، وزعموا أنه شيء موجود. وبين فيها أن بعض ما يزعمه المتكلمون ضرورة هو من الوهميات، وما يكون وهمياً عندهم هو ضروري. وهذا هو القدر الموجود من هذه الرسالة.

\* وصف النسخة الخطية: هذه الرسالة لها نسخة واحدة، مكتوبة في دفتر مع ثلاثة رسائل أخرى، بخط مؤلفها المعروف. وتقع في المجموع من صفحة (١١) إلى صفحة (١٣)، في كل ورقة بضعة عشرة سطراً. وهي من محفوظات مكتبة الحرم المكي الشريف، ضمن مؤلفات الشيخ رحمه الله، برقم (٤٦٥٨).

\*\*\*

### \* موارد الشيخ في رسائله:

موارد المؤلف التي نصَّ عليها في هذه الرسائل قليلة؛ نظراً لقصر الرسائل، وطريقته رحمة الله في الشرح والمناقشة والتحليل والنقد، يظهر بها تقدُّم علمه ووفر عقله وحسنه النَّقدي، وسعة أفقِه وغورِه في بحث المسائل.

والمصادر التي صرَّح بأسمائها هي:

- ١ - أسباب النَّزول، للسيوطى.
- ٢ - الإصابة في معرفة الصحابة، للحافظ ابن حجر.
- ٣ - إظهار الحق، لرحمة الله الهندي.
- ٤ - الاعتصام، للشاطبي.
- ٥ - إعجاز القرآن، للباقلاني.
- ٦ - إنجيل لوقا.
- ٧ - الإنسان الكامل في معرفة الآخر والأوائل، لعبد الكريم الجيلي.
- ٨ - الباعث على إنكار البدع والحوادث، لأبي شامة.
- ٩ - التَّارِيخ الكبير، للبخاري.
- ١٠ - تفسير ابن جرير الطَّبرى.
- ١١ - تفسير أبي السعود.
- ١٢ - تهذيب التَّهذيب، لابن حجر.
- ١٣ - تهذيب الكمال، للمِزِّي.
- ١٤ - الثقات، لابن حبان.
- ١٥ - الجرح والتَّعديل، لابن أبي حاتم.

- ١٦ - حُجَّةُ اللهِ عَلَى الْعَالَمِينَ فِي مَعْجَزَاتِ سَيِّدِ الْمَرْسَلِينَ، لِلنَّبَهَانِيِّ.
- ١٧ - حِوَاشِيُّ الشَّيْخِ زَادِهِ عَلَى تَفْسِيرِ الْبَيْضَاوِيِّ.
- ١٨ - خِزَانَةُ الْأَدْبِ، لِلْبَغْدَادِيِّ.
- ١٩ - دَائِرَةُ مَعَارِفِ الْقَرْنِ الْعَشَرِينَ، لِمُحَمَّدِ فَرِيدِ وَجْدَىِ.
- ٢٠ - الْدُّرُّ الْمُتَشَوَّرُ فِي التَّفْسِيرِ بِالْمَأْثُورِ، لِلْسِّيُوطِيِّ.
- ٢١ - دَلَائِلُ النُّبُوَّةِ، لِلْبَيْهَقِيِّ.
- ٢٢ - دِيوَانُ الْبَوْصِيرِيِّ.
- ٢٣ - رَسَائلُ إِخْرَانِ الصَّفَا.
- ٢٤ - تَفْسِيرُ رُوحِ الْمَعْانِيِّ، لِلْأَلْوَسِيِّ.
- ٢٥ - سِنَنُ ابْنِ مَاجَهِ.
- ٢٦ - سِنَنُ التَّرمذِيِّ.
- ٢٧ - سِنَنُ الدَّارَمِيِّ.
- ٢٨ - سِيرَةُ ابْنِ إِسْحَاقِ.
- ٢٩ - السِّيَرَةُ النَّبُوَّيَّةُ، لِابْنِ هَشَامٍ.
- ٣٠ - شَرْحُ الْمَقَاصِدِ، لِلتَّفْتَازَانِيِّ.
- ٣١ - شَرْحُ الْمَوَاقِفِ، لِلْجَرجَانِيِّ.
- ٣٢ - شَرْحُ جَمْعِ الْجَوَامِعِ، لِلْمَحْلِيِّ.
- ٣٣ - شَرْحُ ذَرِيعَةِ الْوَصْولِ إِلَى اقْتِبَاسِ زُبَيدَ الْأَصْوَلِ، لِلْأَشْخَرِ الزَّبِيدِيِّ.
- ٣٤ - شَرْحُ مشَكَلِ الْآثَارِ، لِلطَّحاوِيِّ.
- ٣٥ - شَرْحُ معَانِيِ الْآثَارِ، لِلطَّحاوِيِّ.

- ٣٦- صحيح البخاري.
- ٣٧- صحيح مسلم.
- ٣٨- صفة الصَّفوة، لابن الجوزي.
- ٣٩- العبادة، للمؤلِّف نفسه<sup>(١)</sup>.
- ٤٠- الفتاوى الحديثية، لابن حجر المكي.
- ٤١- فتح الباري شرح صحيح البخاري، للحافظ ابن حجر.
- ٤٢- الفِصل في المِيل والأهواء والنَّحل، لابن حزم.
- ٤٣- الكتاب المقدَّس عند أهل الكتاب (العهد القديم والجديد).
- ٤٤- كتب أبي حامد الغزالي العقدية.
- ٤٥- كتب محيي الدين ابن عربى.
- ٤٦- كشف الغطا، للشيخ سالم بن عبد الرحمن باصبهي<sup>(٢)</sup>.
- ٤٧- المختصر في أخبار البشر، لأبي الفداء.
- ٤٨- المستدرك على الصَّحِيحَيْنِ، للحاكم.
- ٤٩- مسنَد الإمام أحمد بن حنبل.
- ٥٠- مغني اللَّبيب عن كتب الأئمَّةِ، لابن هشام.
- ٥١- مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني.

(١) سُمِّاها في رسالة «حقيقة الْبِدْعَة»: «رفع الاشتباه عن معنى العبادة والإله وتحقيق معنى التوحيد والشرك».

(٢) سُمِّاها في موضع آخر من رسالة «الرد على الضالعي»: «كشف الغطا عمّا يحصل لبعض السالكين من الخطأ عند مقدمات حال الفنا والفتح والموهاب والعطَا».

٥٢ - مقدمة فتح الباري لابن حجر.

٥٣ - الملل والنحل، للشهرستاني.

٥٤ - الموافقات، للشاطبي.

٥٥ - المواقف، للإيجي.



## منهجي في تحقيق هذا المجموع

- ١- قمت بإثبات نص المؤلف رحمه الله في رسائله، وقد أغير شيئاً خطأ ظاهر داعيه سبق قلمه، وأشار إلى ذلك في الهاشم.
- ٢- كتب المؤلف رحمه الله في بعض رسائله هوامش فأثبتتها مع إتباعي لها بكلمة [المؤلف]، فصلاً لهوامشه عن هوامشي. وإن استدعي التهميش على هامشه كان ذلك بعد كلمة [المؤلف].
- ٣- نقلت إلى المتن ما جعله الشيخ رحمه الله في الهاشم من العزو الآيات القرآن الكريم في بعض رسائله، واضعاً اسم السورة ورقم الآية تليوها.
- ٤- خدمت نصوص الرسائل علمياً، فخرّجت آياتها وأحاديثها وأشعارها، ووثقت نصوصها، وعلّقت ما رأيت أهمية التعليق عليه.
- ٥- قدّمت بمقدمة تمهيدية؛ للتعريف بكل رسالة، وصنعت في آخرها فهرس لفظيّ لها، ثم فهرساً تفصيليّاً شاملًا لموضوعات كل رسالة.

عدنان بن صفاخان بن شهاب الدين البخاري

المدرس بدار الحديث الخيرية بمكة المكرمة

السبت ١٩ / ١٤٣٢ هـ

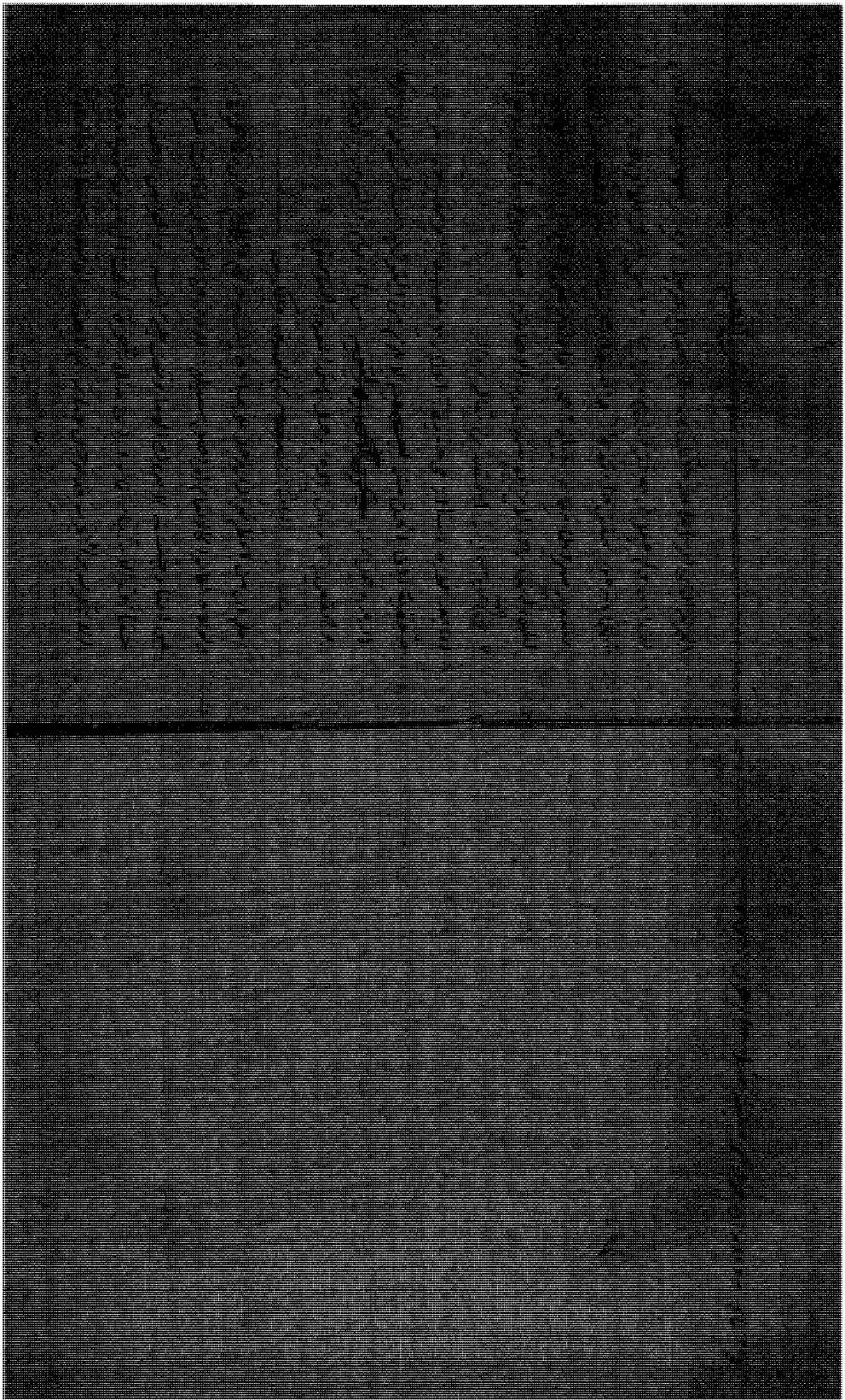
حسابي على تويتر: @adnansafa٢٠



**نماذج من النسخ الخطية**



الورقة الأولى من رسالة «حقيقة التأويل»



«الاتّحاديّة الأوروبية» من إنجيرال إنفوجروب

صَدْعُ الدِّجْنَةِ فِي خَصْلِ الدِّهْنِيَّةِ عَنْ أَشْفَافِ  
كُلِّ الْأَرْضِ حَسَنُ الْجِبْرِينُ

الجدير به عادى الى سوار سلطان حاصل في نسخة عد لاد طه بعيدا عن السقراط و الاخر اط موزع  
كتبه على الناس من اجل انتشار الارشاد والهدى و حفظها و تعميمها على اصحابها و اصحابها  
و اصحاب الاراد (والذين عدهم لا يشركونه) و سهولة انتشارها على العالمين و هنا دعا الراحل و  
ليبين للناس ما نازل لهم و نصر لهم ما اشكل عليهم و دعا عدو مجيبة (بيانه و طائفة له خطاب  
حارثي (عمران) كنتم تحيون الله ما تسعون في بحثكم (الله) دخلوا حماة (من طبعه (رسالة ضد اطاعه (الله))  
و اكلوا الذين ورثتم النعمة على المؤمنين و رضي لهم الاسلام دينا الي ان مرث (الارض ومن عليها و خضر العواصي  
تلاد من اياها من اجل انتشار الارضا (عيسى من صلحها و قاتلها و ماراث عدوها و كل من اجل انتشارها  
و ابراهيم و سليمان و موسى و مريم  
و ابراهيم على اجل انتشار الدين بما مانه و بالغواي خطط و صيانته فلذلك كلنا  
المعروضه بيته حقائقه لسيده و تشبيئهم على اتباع رسوله فـ ~~فلا ينفعهم~~  
سو و اعلم رسوله بالذئون منهم بوره وكيف تحرر من اياتهم و يكتفون بخطه و جعل سلام من  
واصحابهم من شرعيته ~~في انتشارها~~ فالاصح انهم ~~فلا ينفعهم~~ في انتشارها ~~فلا ينفعهم~~  
ما احملن بخط اليماني لهم في عزلة العذاب و دفعوا في ذاته ~~فلا ينفعهم~~ في ذاته ~~فلا ينفعهم~~  
حبيبيه قال ~~فلا ينفعهم~~ في ذاته ~~فلا ينفعهم~~ في ذاته ~~فلا ينفعهم~~

وأنك مابرحت على ذلك حتى استحثي أكتن على التحقق مستدرلاً وأصله رأط الاستقلم  
وأكتن به على طارب بنيات الطير ثم حدثت أحداث وخلف خلوف  
وغير مقصودون ذو فلانه وقصر آخرين ووقف وقف

ولكت المخدع وانتشرت البدع وعبدوا المحتوى وليس المعبد ورتبته المحمد بالذم  
والمذموم بالمحظى وكانت السيدة العطشان والرازية اللكبرى قلعة العلاد وتفاعدهم عرض الحى  
ما بين خوار خاف خطر الناس اشد من خرف الله وجبار رغب في الشهوة او الاجاه  
وصحاح حبيب الخطام وخطف الطعام وذخر وآخر لافتليس به كلام بحسبه على حبه  
المرء وسائل تكرهه ولا نباته في هذهك سرمه

لارجم انتدال الناس روسا و فن الدین جبارا فلم بالروا انفسهم و نعم خبلا

فلا يكاد يرى لهم ملائكة ولا لأنو فهم جادع بـلـوـلـاجـادـع  
(أذنـبـارـمـلـاجـالـسـفـنـةـوـارـتـاتـ) هـجـارـبـعـجـوـمـاـدـمـرـكـ(ـلـجـادـعـ)



الجنيفية حلَّةَ دُبِّا اهْمٌ عَلَيْهِ الْمُسْلَمُ وَبَقِيَتْ بَعْدَهُ فِي الْبَشَرِ  
أَسْمَا عَبْلٍ وَاصْحَاحَ وَوَزْنَهَا خَامِاً اسْمَحَاحَ حَكَانَ ابْنَهُ  
يَعْقُوبُ وَهُوَ أَسْرَائِلْ نَبِيٌّ وَجَرِيَ لِهِ مَعْبُودَيْهِ مَاجِرِيٍّ وَكَانَ يُوَسِّفُ  
ابْنَ يَعْقُوبَ نَبِيًّا وَاسْمَهُ صَهَارٌ يَعْقُوبُ وَذَرَيْتَ الْمَصْرَ  
وَرَبِّيَ مَاتَتْ مَاتَتْ بُونَسْفَ وَبَقَيَ بُونَوْ اسْرَائِيلْ هَنَاءً وَضَطْحَرَتْ  
حَتَّى يَعْتَدِي السَّمَاءُ مُوسَى وَهَارُوفُ وَأَخْبَارُ بَنِي اسْرَائِيلَ مَعْ  
مُوسَى تَدَلِّلُ عَلَى أَنْ دِينَهُمْ قَدْ كَانَ ضَعْفًا جَدًّا حَتَّى إِنَّهُ لَمْ يَسْتَعِدْ  
وَفَاهُ يَوْسُفُ وَمَيَعِدُ مُوسَى الْأَنْجُومَادَةَ سَنَةَ ثَمَانِيَّةَ إِذْ رَأَاهُ  
تَعَالَى عَلَى مُوسَى النُّورُ وَصَارَتْ لَهُ شَرِيعَةُ مُسْتَقِدٍ وَلَكِنْ  
بَنِي اسْرَائِيلُ لَمْ يَكُنُوا يَنْتَفِعُونَ بِهِ وَأَخْبَارُ السَّمَاءِ مِنْ فَرْطُهُونَ  
فَرَوْا بِقَوْمٍ بَعْدَهُوْنَ يَصْنَعُونَ مَا حَفَّالُوا لِرَسِّيْ: أَجْعَلْ  
لَهَا الْحَكَمَ كَمْ أَنْتَ هُنَّةً وَمَدْعَاهُمْ مُوسَى إِلَى قَتَالِ عَدُوِّهِمْ  
وَأَخْرَجُهُمْ إِنْ (لَمْ يَكُنْ) دُعْمُ الْنَّصْرِ عَفَالُوا لِمُوسَى: أَذْهَبْ  
رَأْسَتْ وَرِيلَيْ خَفَالَهُ رَأْسَهُنَّا وَأَعْدُوْنَ وَعَبَدُوا الْعَجَلَ  
وَفَعَلُوا ازْلَافًا عَبْلَهُ وَصَدَ مُوسَى عَلَيْهِ الْمُسْلَمُ يَعْلَمُ زَرَدَوْهُ  
وَعَبَدُوا الْأَرْوَانَ ثُمَّ (ظَهَرُوا) النُّورُ ثُمَّ عَادُوا وَهَلَّهُدا  
لِيَكُوْنَ الدِّينُ يَسْتَقْرِئُهُمْ حِلْمٌ وَلَذِكْرُهُ لَمْ يَزُدْ بَعْثَتْ فَهُمْ بَعْدَ  
مُوسَى سَنَا عَدَنَى وَهَذِهِ حَلْمٌ فِي وَقْتِ نَبِيَّنَا أَوَالَّتْ  
وَلَمْ يَلْدُ ذَلِكَ بُوْتَرْ فِيهِمْ بَلْ كَذَبُوا نَيْرَدَ مِنْ (الْأَنْبِيَا) وَ

لرس من النزيب ان تحبس حميمية تاربخته مصبت عيونآلاف السنين او كان العلم يحاجها صبا ما زاد قلبي اولم تكن  
عما لهم حنفط وتفقد . وانا الرئيس ان تحبس حميمية آثار من خلا للاستعنة العرب في وثنيتها فانها حفنت عهد ارمان  
حتى نسخ ارجو كلارسيا في سعي على معاهمدانيه لم يمر ولا دهر ولا محظى قبل المتربي من ملحوقة مدينه بيروت وين عصرها العتيقة  
الاخوه عشرين سنة وقد ادار لاشر امن ادار كفرناحوم وادا قلباها ثم هر بعها مئوي السليم معروفة خان الالوان ايجادا لكتاب المختبر  
منها ومجايلها وكتبهما ولذاته الالوان اقر انيه انا هر في محاذا اصلها ومنها قشتكم في لم يمر يوم يصح على درجات اللد والدواء  
اللشة طرورها تكون الامر اعظم من دلال

أوصى ابن القوي في كلية هذه بعض الضوابط على هذه المختصرة وإن لم يوزرها حقرها

كان في ذلك العصر يعتقدون بوجود العذاب والجنة والنار ونفيت الأفلاك والسماء والأرض والسماء السماوية  
التي من الميت وغير الميت من المي مورقة الامر كلهم الارض وصافر رأس السماء السبع ورب الوش العظيم يحيى مخلوقات  
كلها وله سبعة عواشر على كلها خلق السموات والارض وآخر الشخص القائم يحيى يحيى الارض الميت وعمره لا يزيد عن سبعين  
عاماً فحيي الارض خلق السموات والارض وهو العزير العظيم  
تشهد لهم هذه ادلة كثيرة من القرآن نذكر منها حوار يحيى في عمارة قبات وذريعة تقول ان هذا كان عصابة يحيى يحيى من ذرعيه وذريعة  
(قول من يحيى يحيى يحيى من اصحاب والارض امسن عمال السبعي والاصحاء ومن نجاح الحبي من المست وخارج المست من الحبي ومن  
يد رب الامر من يحيى يحيى ( الله فضل اهلل تصرفون )

وَمِنْ تُورِّجَةٍ (عَذَلَ لِسَانَ الْأَرْضِ وَمِنْ فِيْحَا) إِنْ كُلْتُمْ صَلَوةً سَيِّقَوْنَ لَهُ مَلَأَ أَفْلَوْنَدَ أَرْوَقَ حَلَّ مَنْ بِالسَّمَوَاتِ الْأَسْعَجِ  
وَوَرَبَ الْأَرْشِ الْفَطَنِ سَيِّقَوْنَ لَهُ مَلَأَ أَفْلَوْنَدَ سَقَوْنَ قَلَّ مَنْ بِهِ مَكْوَفَ كَلْ شَيْيَ وَهَمَّ حَمَّزَ وَلَا يَعْلَمُ إِنْ كُلْتُمْ

وقد أشار إلى تصوره لـ(باتل) الذي أعيد رسمه في خلقتهم والذين من مخلقهم مسترون في الماء مثلهم للأرض فـ(باتل)

وادساً بنا ونذرنا حاسة، ماذا خرج من المشرفات زرناهم تجعلو المرآة أحلاهم ملهمون <sup>٢٧</sup>  
واسم عباس غالٍ نزوله في الفتن حبيها عن الدافت وراها غافلة، دانا على قبره فلأوجهوا لهم عيون اى لوثة ورا  
بالله عزّ من الارض الى القبر لاستيقظوا وفراهم ملهمون ان لا يرب لهم رزقهم غيرهم <sup>٢٨</sup>

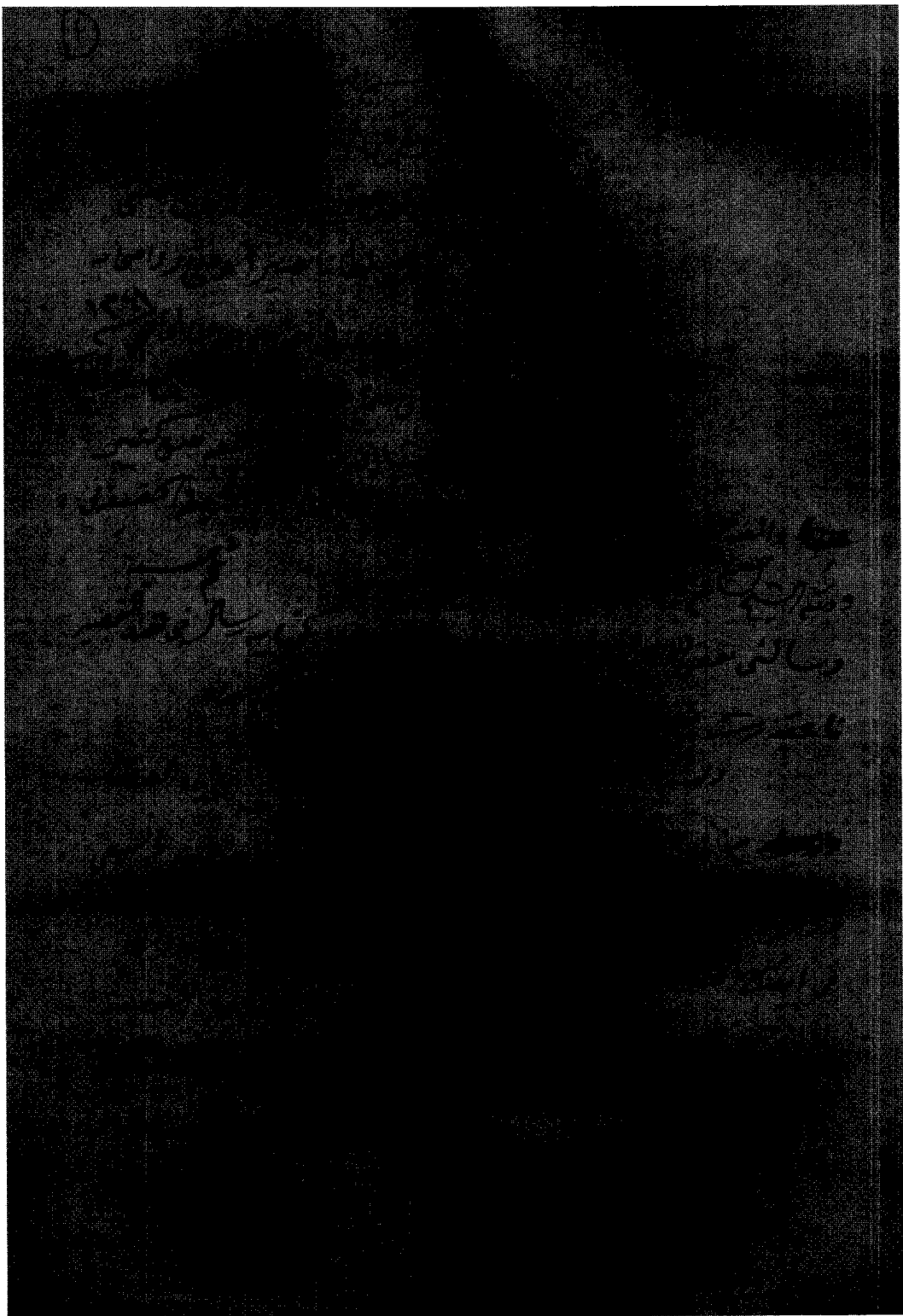
ـ ... وانت سلمون اذ لفتش في القراءة والارضيل <sup>ـ</sup> نال من حزره وأحسب انه دعاه معاشر الاجناد أول

وَرَحْمَةً نَّاهِيَةً اللَّهُ وَالنَّبِيُّ مُحَمَّدٌ الْجَلِيلُ وَخَاتَمُ النَّبِيِّينَ لَا يَنْكُنْ مِنْ دُولَةٍ عَنْهُ اهْلُ الدُّولَةِ إِنَّمَا يَنْكُنْ مِنْ دُولَةٍ

لما كان ذلك صرفاً مقتضياً (وكان يضم لاعب المزمار) فكان أسلوبه في ترتيب نغماته لا يزال ملائماً على دعوه إلى المعاشر (أو على دعوه إلى المعاشر) فربما ينبع ذلك من

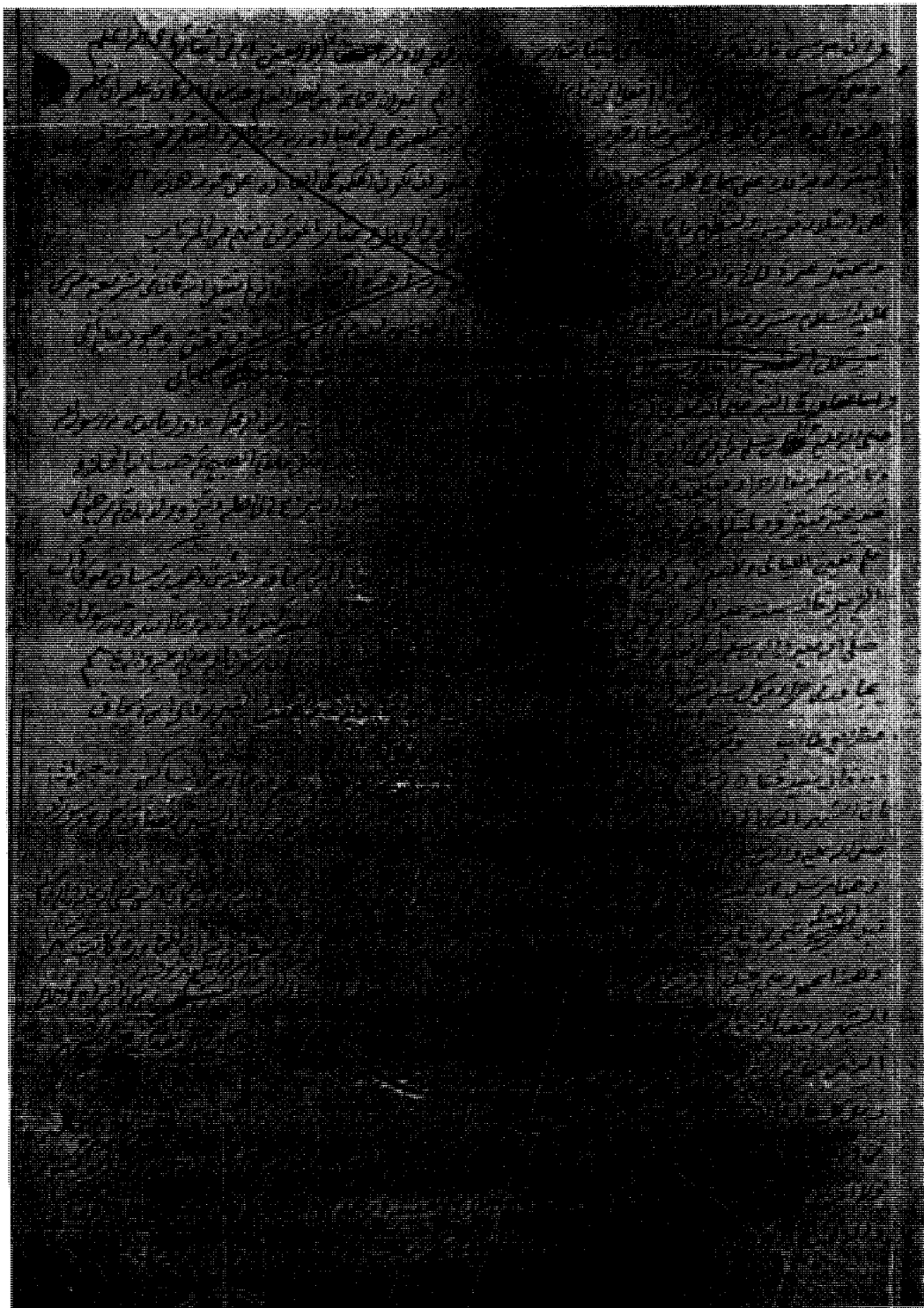
سورة يوسف الآية ١٣ / سورة قذافا المؤمنون - ٤٢ - ٨٩ / ٣ (الستينات) - ٤٢ - ٨٩ / الدرس رقم ٦ ، المخرج ٩٩





الورقة الأولى من «الرد على الضالعي»

الورقة الأخيرة من «الرد على الضالعي»



## الرياضة الصوفية

**الورقة الأولى من رسالة «الشفاعة»**

من رسالة «تعلق العقائد بالزمان والمكان»

٢٦  
الافتراضات الموروثة  
على - ما ليس خارجاً لا يضره ولا يضره غيره  
وغيره من غيره، وإن إدراكه على  
وقد لا يضره بغيره، وإن إدراكه على غيره

طريق المعرفة المكتسبة من غيره  
ويتحقق ذلك في المعرفة المكتسبة من غيره  
فإنها يعود إلى المعرفة غير المكتسبة من غيره  
ويزيد المعرفة غير المكتسبة من غيره  
ويزيد المعرفة غير المكتسبة من غيره  
ويزيد المعرفة غير المكتسبة من غيره

أخر جملة فرداً يختلف في المعرفة المكتسبة من غيره  
ماطن الغرس «يدين سلعاً لها» يعني ما دخلوا إلا برداً وإن ما لا زلنا  
نسموس ونادل إلى المعرفة غير المكتسبة من غيره  
ذاته صوبه ذاته معدوم فإن ما لا يعده شيئاً عليه والغوص في ذاته كلام  
قوس والغرس إذا أوصى على ما في ضنه كليلاً فما على ظاهره

المفترض خالب وذاته ليس به إلا المعرفة المكتسبة من غيره

ولم يجيء المعرفة غير المكتسبة من غيره فالمعرفة غير المكتسبة من غيره  
من حيث الواقع خالب المعرفة المكتسبة من غيره

يعتقد عالم خالب المعرفة المكتسبة من غيره  
فهي كذلك يعتقد عالم خالب المعرفة المكتسبة من غيره  
في كل الحالات المعرفة المكتسبة من غيره

وكل سلطان في المعرفة المكتسبة من غيره  
فإن المعرفة المكتسبة من غيره هي المعرفة المكتسبة من غيره  
إذ يمكن أن تنشأ شبهة في المعرفة المكتسبة من غيره  
على كل شخص ذرة منه يكون له ميزة على باقي الأشياء

عن كل شخص ذرة منه يكون له ميزة على باقي الأشياء